
Nayes | נייעס

Liebe Gemeinde,

wo läuft die Grenze zwischen dem historischen
Kontext und den traditionellen Narrativen, die
wir uns zu den Chagim erzählen? Chanukka liegt
hinter uns, aber der Wunsch nach Licht begleitet
uns in das neue bürgerliche Jahr hinein. Und
noch mehr. Immer wieder wird zu Chanukka in
unterschiedlicher Form die Gefahr des Hellenis-
mus betont. Ist es berechtigt?

Diese Zeitepoche beginnt mit dem Tod von
Alexander dem Großen (323 v. d. Z.) und endet
mit dem Tod von Kleopatra (der berühmtesten
Königin, aber schon der VII. ihres Namen, im Jahr
30 v. d. Z.). Das sind fast 300 Jahre Hellenismus.
Ungefähr mitten in dieser einflussreichen
Epoche fand die Chanukka-Geschichte (165 v. d.
Z.) statt.

Der Hellenismus traf also auf die entwickelte,
damals noch einzige monotheistische Tradi-
tion. Die deutsch-israelische Historikerin Maren
R. Niehoff erklärt in ihrem Vortrag “Judentum
und

1/2026 | Januar - April

und Hellenismus“ (erschienen 2024), dass
dieses Aufeinandertreffen im 2. Jh. v. d. Z. keine
Zäsur war: „Die Wege des Judentums und
Hellenismus trennten sich nicht zu diesem
Zeitpunkt und schon gar nicht wegen eines
Konflikts um das Gesetz. Stattdessen blieb die
Begegnung zwischen Judentum und Hellenis-
mus permanent fruchtbar, auch auf dem Ge-
biet des Gesetzes.“

Schon ca. 80 Jahre vor der Chanukka-
Geschichte wurde der Tanach (die hebräische
Bibel) ins Griechische (250 v. d. Z.) übersetzt.
Die meisten Juden der Antike sprachen
griechisch. So entstand die Septuaginta, be-
kannt unter der Abkürzung LXX. Warum hat
man die Tora ins Griechische übersetzt? Aus
dem gleichen Grund, warum wir heute die
deutsche Übersetzung benutzen: Weil man
den Inhalt verstehen will, weil man dieses
Verständnis als Ausdruck der eigenen Identität
wahrnimmt. Dementsprechend wäre das helle-

WEITER AUF DER NÄCHSTEN SEITE  



 Nayes  | 1/2026

nistische Judentum ein Beispiel dafür, wie man
sich um seine religiöse Identität bemüht, gleich-
zeitig aber in die Mehrheitsgesellschaft integriert
werden will. Es erinnert an das heutige Leben
der Mitglieder der jüdischen Gemeinden. In der
Neuzeit begann es mit der jüdischen Aufklärung
(Haskala) und mit Moses Mendelssohn, der auch
der „deutsche Philon“ genannt wurde.

Philon aus Alexandrien (mit dem hebräischen
Namen Jedidja haKohen) starb im Jahre 40 n. d.
Z. im Alter von ca. 50. [Sein Geburtsdatum ist
nicht klar. Er war ein Zeitgenosse von Hillel, der
auch vor der Zeitrechnung geboren wurde und
nach der Zeitrechnung im Jahre 10 starb.] Philon
kann als der erste Verfasser einer systema-
tischen Auslegung sowohl der Tora als auch der
damaligen antiken jüdischen Gesetze betrach-
tet werden. Inwieweit sich seine Ansichten vom
rabbinischen Judentum abheben, wäre ein an-
deres Thema. Dennoch initiierte David Ben-
Gurion die hebräische Übersetzung von Philons
Werken und deutete damit an, dass sie irgend-
wie auch zur jüdischen Tradition gehören.

Das rabbinische Judentum setzte in der hebrä-
ischen (und aramäischen) Sprache diese An-
sätze fort. Für die griechischen Lehnwörter im
Talmud und Midrasch gibt es ein ganzes Buch
(von Samuel Krauss 1897 herausgegeben). Die
Lehnwörter bleiben bis heute. Die Versammlung
oder ein Treffpunkt heißt auf Griechisch
„synagogé“. 
Schon im zarten Alter verstehen jüdische Kinder,
ohne es zu wissen, das Altgriechische „ich bin
angekommen“, d. h. „afikomén“. 

Im Talmud-Kommentar von Rabbiner Adin
Steinsaltz finden wir in den Abschnitten „Language“
die griechischen (sogar auf Griechisch aufgeschrie-
benen) Worte, die im Talmud mit den hebräischen
(und aramäischen) Buchstaben wiedergegeben
werden. Gleich im ersten Traktat Berachot ist es z.
B. „geometría“ für den Zahlenwert der hebräischen
Buchstaben (Gematria) (Ber 8a) oder „epítropos“
für einen Beauftragten (Administrator) (Ber 63a).

Nicht die Konfrontation zwischen den hellenis-
tischen Abtrünnigen und den traditionellen Ge-

2

setzesverteidigern tritt in den Vordergrund,
sondern „das kontinuierlich sich befruchtende
Dreieck“ (Niehoff) von Alexandria, Rom und
Jerusalem. Wenn wir in der Jüdische Allgemeine
(J. A.) zu Chanukka lasen, „der moderne Helle-
nismus entzaubert das jüdische Licht“, so ist
das eher eine metaphorische Entstellung als
eine historische Beschreibung. 

Aber in der gleichen J.-A.-Ausgabe lesen wir auch
von einer Entdeckung der Israel Antiquities
Authority (IAA). Nahe der David-Zitadelle in der
Altstadt von Jerusalem wurde ein Teil der Fes-
tungsmauer aus dem 2. Jh. v. d. Z. gefunden.
„Um 134 v. d. Z., also drei Jahrzehnte nach der
Chanukka-Erzählung und der Errichtung der
Hasmonäer-Dynastie, … wurde Jerusalem vom
griechischen König Antiochos angegriffen. ... Der
Hasmonäerführer Hyrkanos stimmte zu, die Be-
festigung der Stadt zu zerstören, um Jerusalem
zu retten. …. Daraufhin beendete Antiochos die
Belagerung.“

Der verruchte Antiheld der Chanukka-Geschichte,
Antiochos IV., trägt den Beinamen Epiphanes (der
Erhabene). Mit Recht wird er jedoch mit dem
Spottnamen Epimanes (der Verrückte) bezeich-
net. Nach meiner Recherche ging es im erwähn-
ten J.-A.-Text jedoch um seinen Neffen Antiochos
VII. Und Hyrkanos war der Sohn von Schimon, der
einzige überlebende Nachkomme der fünf
Makkabäer-Brüder, die alle im Befreiungskampf
fielen. Hyrkanos war damit der einzige über-
lebende Enkel von „Matitjahu, Sohn des Hohen-
priesters Jochanan des Hasmonäers“, wie es in der
Amida-Ergänzung zu Chanukka im Siddur heißt.

Einerseits zeugt der J.-A.-Text vom vielleicht sogar
gefährlichen Vertrauen zwischen den späteren
Seleukiden und Hasmoneäern. Andererseits zeigt
es uns, dass sich negative, kämpferische Um-
stände zwischen den Feinden auch unerwartet zu
besseren, friedlicheren Zeiten entwickeln können.
Dies wünschen wir uns sehr. Für Israel. Für die
Ukraine. Für den Iran. Für die ganze Welt.

Schana towa esrachit, schnat 2026.
Rabbiner Tom Kučera

FORTSETZUNG SEITE 1



 Nayes  | 1/2026

3

Im Publikum saßen
Mitglieder beider jüdi-
scher Gemeinden der
Stadt und Nicht-Juden.
Dass Rabbiner Tom
Kučera und Wolfgang
Rehmann mit mir in
der Synagoge über
meinen Roman „Rahels
Reise“ gesprochen ha-
ben, vor vielen Zu-
hörern, war, ich gesteh-
stehe es, ein großes Glück für mich. 

Was planen wir für dieses Jahr? Eine große, etwas
verspätete 30-Jahr-Party in den Räumen der
Gemeinde, im Juni. Keine Feier, nein: eine Party.
Mit Tanz und Hüpfen. Mit unserem Chor, Künst-
lern und nur sehr sehr wenigen Worten.
Versprochen! Was noch: Ich habe Kooperationen
mit dem Bayerischen Staatsschauspiel initiiert –
die erste Veranstaltung, eine szenische Lesung aus
dem Stück „Shura“ von Roee Joseph, wird am 13.
März im Residenztheater stattfinden. Andere
werden folgen. 

Zuvor schon wird es eine Führung durch die
aktuelle Ausstellung des Jüdischen Museums
geben, ausschließlich für Mitglieder von Beth
Shalom und unentgeltlich; geplant ist zudem eine
Filmvorführung in der Hochschule für Fernsehen
und Film, ein kleines Filmfestival zusammen mit
der Kulturabteilung des israelischen Generalkon-
sulats und Diskussionsveranstaltungen zusammen
mit den Münchner Kammerspielen. 

Ich wünsche Ihnen allen noch schöne Wintertage!
Ihr C. Bernd Sucher, 1. Vorsitzender

Liebe Gemeinde,

Dies ist mein zweiter kleiner Aufsatz in NAYES.
Es freut mich sehr, dass der neue Titel wohl
den meisten von Ihnen gefällt!

Ich möchte einen Rückblick versuchen und einen
Blick in die Zukunft unserer Gemeinde. Bevor ich
dies tue, möchte ich Israels Staatspräsidenten
Itzchak Herzog zitieren, der nach dem Massaker
am Bondi Beach in Australien die Sorgen aller
Juden auf der Welt benannte. Auch unsere, denn
auf Deutschlands Straßen gab es 2025 nicht
wenige Demonstrationen, die Juden das
Fürchten lehrten. So groß die Freude über die
rückgekehrten Hamas-Geiseln war, so ernüch-
ternd war, dass die Hamas die Waffen nicht
niedergelegt hat und der Frieden in weiter Ferne
ist. Itzchak Herzog benannte die Situation und
fand dafür Worte, die zuvor dafür nicht ge-
braucht wurden: „Der weltweite Anstieg des
Judenhasses ist ein globaler Notstand!“ Was
können wir tun? Aufklären. Position beziehen.
Und Flagge zeigen – die mit dem Davidstern!

Das vergangene Jahr gab aber auch Anlass zu
Freude. Unsere Jubiläumsfeier im Alten Rat-
haussaal war wirklich ein Fest! Wir alle
bemerkten es, und die Münchner Stadt-
gesellschaft bemerkte es auch. Die Spenden-
bereitschaft war groß. Und die Angebote, die
den Jugendlichen, den Familien und allen
kulturell Interessierten gemacht worden sind,
fanden reges Interesse. Wobei ich besondere
Freude empfinde, dass sowohl die Veran-
staltungen in der Gemeinde als auch die
außerhalb auf reges Interesse stießen. 

Impressum Liberale jüdische Gemeinde Beth Shalom München 

Postfach 750566, 81335 München
Tel. +49 (0)89 76702711
office@beth-shalom.de, beth-shalom.de
Beth Shalom ist als gemeinnütziger Verein anerkannt. 
V.i.S.d.P.: Prof. Dr. C. Bernd Sucher, Anschrift w.o.

Redaktion: Dr. Sofia Glasl, M. Schippers, E. Smutny, C. B. Sucher
Gestaltung: M. Schippers, E. Smutny 
Auflage | Druck: 500 Exemplare | Flyeralarm
Bankverbindung: 
IBAN DE24 7004 0048 0836 2501 00 
BIC COBADEFFXX (Commerzbank Starnberg)



 Nayes  | 1/2026

Nun wieder an der Spitze von Shirat haLev, hat Beth das Musikprogramm in den letzten Monaten
mit innovativen Ideen bereichert, darunter der Einsatz von Technologie zum Ausbau der Probe-
Möglichkeiten des Chors und die Einladung junger MusikerInnen aus der Gemeinde, den Chor
gelegentlich zu besonderen Anlässen zu begleiten. Die festliche Chanukka-Feier am 21. Dezem-
ber 2025 zeigte die Wärme und Energie, die Beth und Shirat haLev inzwischen in die Gemeinde
bringen. 

Mit Blick auf die Zukunft sind Beth und Shirat haLev bestrebt, ihre Reichweite zu vergrößern und
weitere Gemeindemitglieder willkommen zu heißen. „Wir sind immer auf der Suche nach neuen
Stimmen, unabhängig vom musikalischen Hintergrund. Es geht darum, gemeinsam jüdische
Musik zu singen, und jeder kann mitmachen – egal, ob man schon in einem Chor gesungen hat
oder Noten lesen kann“, betonte Beth. 

Zu den spannenden bevorstehenden Veranstaltungen gehören, neben Aufführungen an Festen
wie Tu BiSchwat und Purim, die Teilnahme an einem landesweiten Chorfest für jüdische Chöre,
sowie ein spezielles, Beth Shalom-internes Retreat-Wochenende, um die Technik des Chors zu
verfeinern und das Repertoire zu erweitern.

Shirat haLev probt dienstags von 19:00 Uhr bis 21:00 Uhr in den Räumen von Beth Shalom.

Alle, die gerne singen, sind herzlichst eingeladen. Für weitere Informationen, wenden Sie sich
bitte direkt an Beth unter beth.gahbler@gmail.com. Shirat haLev freut sich auf Ihre Stimme!
Sarah Büthe

Vor einem Jahr hauchte Beth Gahbler dem
Chor von Beth Shalom, Shirat haLev, oder
„Lied des Herzens“, neues Leben ein. 

Ursprünglich nach Deutschland gekom-
men, um ihre Musikdissertation zu schrei-
ben, hat die gebürtige Amerikanerin tiefe
Wurzeln in Beth Shaloms Chor, den sie be-
reits leitete, bevor die Gemeinde einen Kan-
tor hatte. 

4

Beth Shaloms Chor Shirat haLev Chor mit neuem Schwung
unter der Leitung von Beth Gahbler

Fo
to

: K
ar

lh
ei

nz
 B

ar
w

as
se

r

Foto: Sarah Büthe Foto: Raphael Jontofsohn



 Nayes  | 1/2026

Der 9. November ist ein Schicksalstag in der deut-
schen Geschichte.
Gewiss denken die meisten von Ihnen erst einmal
nur an zwei Neunte November.
Ganz sicher – und deshalb haben wir uns heute
hier auf dem Gelände des ehemaligen Konzen-
trationslagers versammelt – denken Sie an den 9.
November 1938, an die Reichspogromnacht. Die
Nationalsozialisten organisierten, wir wissen es alle,
reichsweit Übergriffe gegen Juden, jüdische
Einrichtungen. Es wurde ein Ritual öffentlicher
Demütigung. Synagogen wurden in Brand gesteckt,
Polizei und Feuerwehr hatten die Weisung, nur
nicht-jüdisches Eigentum zu schützen. Allein
deshalb wurde die Synagoge in der Reichen-
bachstraße nicht zerstört – die Polizei und die
Feuerwehr schützten die umliegenden Häuser,
nicht das Gotteshaus. 
Zwei weitere 9. November verdienen, so denke ich,
Erwähnung. Der 9. November 1918. Reichskanzler
Maximilian von Baden verkündigte an diesem Tag
die Abdankung von Kaiser Wilhelm II. und betraute
Friedrich Ebert mit den Amtsgeschäften. Der Sozial-
demokrat Philipp Scheidemann rief daraufhin
gegen 14 Uhr die „deutsche Republik“ aus – und
zwar vom Reichstagsgebäude. Zwei Stunden später
verkündete der Spartakist Karl Liebknecht vom
Berliner Stadtschloss aus die deutsche Räte-
republik.

Und noch ein 9. November, der des Jahres 1923.
Der Hitler-Ludendorff-Putsch vor der Münchner
Feldherrenhalle wurde von der Bayerischen Lan-
despolizei niedergeschlagen, nachdem der Baye-
rische Ministerpräsident Gustav Ritter von Kahr
über den Rundfunk seine Unterstützung für den
Putsch zurückgenommen und die Auflösung der
NSDAP erklärt hatte. 
Der 9. November 1989 ist allgegenwärtig: Der Fall
der Berliner Mauer. 

Daneben gibt es noch andere wichtige 9. November
in der deutschen Geschichte: Am 9. November 1925
ordnete Adolf Hitler die Gründung der Schutzstaffel
an. 
Und am 9. November 1949 beschlossen die Außen-
minister der USA, Großbritanniens und Frankreichs,
Verhandlungen mit der Bundesrepublik Deutschland
aufzunehmen, die schließlich zum Petersburger Ab-
kommen führten.
Der 9. November ist historisch somit nicht nur negativ
konnotiert. Doch überlagert der am 9. November
1938 öffentlich begangene Zivilisationsbruch alle
anderen mit dem 9. November verbundenen ge-
schichtlichen Ereignisse.

Was würde geschehen, wenn in naher Zukunft die
Fenster der Geschäfte von Juden beschmiert würden
und es Aufschriften gäbe wie „Kauft nicht bei Juden!“?
Was würde geschehen, wenn Antisemiten planten,
jüdische Einrichtungen – Synagogen, Kindergärten,
Altenheime, Museen – einzunehmen und zu schänden?
Wir wissen, dass all dies, wovon ich gerade spreche als
wären es Menetekel, in der jüngsten Vergangenheit und
in unserer Gegenwart schon geschehen ist und dass die
Bedrohung der Juden in diesem Land so erschreckende
Ausmaße angenommen hat wie selten zuvor seit der
Shoa. Und diese Bedrohung ist nicht gewichen seit Ende
des Krieges in Gaza. Die antisemitischen Vorfälle, wie
Angriffe auf Juden und ihre Einrichtungen verharm-
losend genannt werden, werden brutaler und sie häufen
sich. 
Nochmals die Frage: Was würde also an einem
zukünftigen 9. November passieren, riefen militante
antisemitische Gruppierungen zum Sturm gegen Juden
auf?
Ich denke und ich hoffe, es würde sich Widerstand
regen. Nicht, weil die viel beschworene Erinnerungs-
kultur die Menschen zu Hauf geläutert hätte, sondern
weil viele Menschen, hoffentlich die Mehrheit der
deutsch

5

Rede von C. Bernd Sucher am 9. November 2025 
Evangelische Versöhnungskirche in der KZ-Gedenkstätte Dachau

Fo
to

: P
fa

rr
er

 D
r. 

Bj
ör

n 
M

en
sin

g



 Nayes  | 1/2026

6

deutschen Staatsbürger, begriffen haben, dass die
Juden in diesem Land, in Bayern und in der
Landeshauptstadt zur deutschen Gesellschaft ge-
hören. Sie bereichern das kulturelle Leben und sie
sind Garanten der intakten Zivilgesellschaft. Ich halte
übrigens eine gelebte Begegnungskultur von
deutschen Nichtjuden und deutschen Juden für weit
fruchtbringender als das Erinnern, so wichtig dieses
Erinnern auch ist. 

Dass sich heute hier Juden und Nichtjuden ver-
sammelt haben, um zu gedenken, ist ein starkes
Zeichen des gelebten Miteinanders und des ge-
lebten Zusammenhalts. Auch des Beistands. Und der
Begegnung! 
Just so ein starkes Zeichen ereignete sich auch im Juli
am Jakobsplatz. Mehrere hundert Münchnerinnen
und Münchner bildeten eine Menschenkette, um die
Synagoge der Israelitischen Kultusgemeinde um die
Gläubigen, die zum Schabbat-G’ttesdienst strömten,
zu schützen. Unter dem Motto »Schützt unsere
Synagoge« hatten unter anderem das Bündnis
»München ist bunt«, »Omas gegen Rechts« und das
evangelische Dekanat zur Solidaritätsaktion auf-
gerufen, nachdem eine propalästinensische Gruppie-

rung einen Protestmarsch organisiert hatte, zu dem
750 Menschen kamen. Die Marschroute der
Israelkritiker führte sehr gezielt am Jakobsplatz
vorbei. Begleitet wurde der Demons-trationszug von
lauten Parolen gegen Israel und den Zionismus. 

An der Solidaritätskundgebung gegen diese De-
monstrantinnen und Demonstranten beteiligten sich
nicht nur Jüdinnen und Juden, sondern in der
Mehrzahl Nicht-Juden! Altoberbürgermeister Christian
Ude nannte die Genehmigung der Demoroute
»vorauseilenden Gehorsam«. Und auch Stadtdekan
Bernhard Liess kritisierte, dass eine propaläs-
tinensische Demo mit antiisraelischen Parolen
ausgerechnet am Schabbat in Hör- und Sichtweite
der Synagoge stattfinden dürfe.

Mein Blick in die Zukunft ist also nicht dystopisch,
ich hoffe! 
Ich hoffe, dass deutsche Jüdinnen und Juden nie
wieder einen 9. November erleben müssen wie ihre
Großeltern vor 87 Jahren diesen Grauentag haben
erleben müssen. 

Ich danke Ihnen.

FORTSETZUNG SEITE 5

WUPJ Shabbaton in der Synagoge
in Mikulov, Mähren 

Das Central European Beit Din in Zusammenarbeit mit der World Union for Progressive
Judaism (WUPJ) und Ec Chajim (progressive jüdische Gemeinde von Prag) lud vom
5.-7.12.2025 Führungskräfte progressiver jüdischer Gemeinden aus ganz Mitteleuropa
zu einem besonderen Schabbaton mit lokalen progressiven Rabbinern in der
historischen Stadt Mikulov ein. Mähren ist die Heimat unseres Rabbiners Dr. Tom Kučera
und so war es mir eine Ehre ihn und Beth Shalom als deutsche Gemeinde in diesem
Verbund vertreten zu dürfen. Die Stadt Mikulov, ehemals Stammsitz der Familie
Liechtenstein, entwickelte sich im 15. Jahrhundert unter dem Geschlecht der
Dietrichsteins dank ihrer strategischen Lage zu einer blühenden jüdischen Gemeinde.
Im 17. Jahrhundert wurde sie zu einem Zentrum jüdischer Gelehrsamkeit. Die Obere
Synagoge (Horní synagoga) aus dem Jahr 1550 beherbergt heute eine Ausstellung über
den berühmten Rabbi Löw und die jüdische Stadtgeschichte 

Während des gesamten Wochenendes feierten wir gemeinsam Schabbat-G’ttesdienste
und festliche Mahlzeiten, studierten im Gespräch miteinander die Tora und diskutierten
mit Rabbinern und Gemeindevorstehern über die Zukunft des progressiven Judentums
in unserer Region.  Gemeinsam mit Rabbinern und Vertretern der Gemeinden aus Prag,
Warschau, Bratislava und Budapest und dem VP Operations des WUPJ, Eyal Ronder,
haben wir nach vorne geblickt und Partnerschaften aufgebaut, die unsere gemeinsame
Zukunft prägen werden. 

Den Schabbat haben wir mit einer unvergesslichen Hawdala mit der bezaubernden
Bürgermeisterin Mikulovs Mgr. Jitka Sobotková als Ehrengast im lokalen Weinkeller der
jüdischen Kaufmannsfamilie Tanzberg ausklingen lassen. (es)

Rabbiner David Maxa aus Prag

Rabbiner Tobias Moss aus Wien, WUPJ,
Bürgermeisterin und Eric Smutny



 Nayes  | 1/2026

7

30 Jahre Beth Shalom | 06.11.25
Alles beginnt mit der Sehnsucht (Nelly Sachs)

Mit einem festlichen Abend im Alten Rathaus feierte unsere
Gemeinde am 6. November ihr 30-jähriges Jubiläum. Rund 140
Gemeindemitglieder sowie etwa 120 Gäste aus Politik,
Religionsgemeinschaften, Kultur, Diplomatie und Stadtgesell-
schaft kamen zusammen, um diesen besonderen Meilenstein
gemeinsam zu würdigen.

Einen bewegenden Auftakt gestaltete eines unserer
jüngeren Gemeindemitglieder, der zehnjährige David Mähr,
mit seinem Klavierspiel von Für Elise – ein berührendes
Zeichen für l’dor Vador – die Brücke zwischen den
Generationen, die unser Gemeindeleben prägt. 

Unser Vorsitzender, C. Bernd Sucher, leitete dann den
Abend würdevoll ein mit seiner Begrüßungs- und
Dankesrede. Er hob dabei die trotz aller Unterschiede
wünschenswerte Einheit der beiden jüdischen Gemein-
den sowie seine Vision für die Zukunft hervor, und be-
schwor eine gelebte Begegnungskultur: ein Miteinander all

jener, die friedvoll gemeinsam das Leben dieser
Stadt prägen – Juden, Christen, Muslime und die
Mitglieder anderer religiöser friedfertiger Vereini-
gungen. Die darauffolgende Festrede von unserem
Gründungsmitglied Stacey van Hooven nannte er ein
Geschenk an die Gemeinde. Stacey van Hooven
schaffte es mit ihrer schwungvollen und humorvollen
Festrede den gesamten Saal zum Lachen zu bringen,
zum Schmunzeln, zum Nachdenken – mit heiteren
Erinnerungen sowie Bewunderung für das Geleistete
beim Auf- und Ausbau von Beth Shalom. 

Von besonderer Bedeutung waren auch die Grußworte der Rednerinnen und Redner, die auf
wertschätzende Weise die langjährige Arbeit unserer Gemeinde würdigten. 

Und so möchten wir uns an dieser Stelle zuvörderst bei Oberbürgermeister Dieter Reiter
bedanken, der die Feier im Alten Rathaus überhaupt erst ermöglichte. Er betonte in seinem
Grußwort die Bedeutung unserer Gemeinde für ein respektvolles, lebendiges Miteinander in der
Stadt. 

Ein recht herzliches Dankeschön geht zudem an Stadtrat Michael Dzeba, der die Gäste mit seiner
detailreichen Rede und Verbundenheit zur jüdischen Gemeinschaft beeindruckte, sowie an den
Beauftragten der Bayerischen Staatsregierung für jüdisches Leben und gegen Antisemitismus, für
Erinnerungsarbeit und geschichtliches Erbe, Dr. Ludwig Spaenle, der erst wenige Tage zuvor in
Israel war und mit seiner Empathie den Schmerz greifbar machte, den der 7. Oktober 2023 für ein
Volk bedeutet: für Israelis, Jüdinnen und Juden weltweit. 



 Nayes  | 1/2026

8

Ein musikalischer Glanzpunkt folgte mit der Sopranistin
Lydia Teuscher und der Pianistin Anne Schätz der
Dresdner Semperoper und Symphonieorchesters, deren
Darbietungen dem Abend eine eindrucksvolle künst-
lerische Tiefe verliehen. 

Als Zeichen tiefer Dankbarkeit wurden unsere Grün-
dungsmitglieder geehrt: Felix Opphard Gewitsch sel. A.,
Dr. Josef Joffe, Carol Maoz, Dr. Jan Mühlstein, Lauren Rid,
Emanuel Rund und Stacey van Hooven, ebenso wie
Ehrengast George Stein, der eigens aus New York
angereist war.

Die Präsidentin der Israelitischen Kultusgemeinde Dr. h.c.
Charlotte Knobloch würdigte mit ihrer herzlichen An-
sprache C. Bernd Sucher und unseren Rabbiner, die ehe-
maligen Vorsitzenden sowie unsere gesamte Gemeinde.
Ihre Worte über unseren wunderbaren Kantor Nikola
David sel. A. berührte alle zutiefst. Zum Abschluß wandte
sich Staatsintendant Andreas Beck an die Festgäste und
begeisterte mit der Ankündigung, dass zukünftig Koope-
rationen zwischen dem Residenztheater und Beth Shalom
geplant sind, und darüber hinaus mit den ebenfalls
anwesenden Intendanten des Volkstheaters und der
Münchner Kammerspiele. 

Ein weiteres Zeichen der Dankbarkeit anlässlich unseres Jubiläums galt der Stadt München und
dem Freistaat Bayern. Unser Vorsitzender C. Bernd Sucher übergab zusammen mit dem Verleger
Christian Ruzicska den städtischen und staatlichen Schulen im Namen von Beth Shalom eine
Bücherspende von 3.000 Exemplaren „Liebe Kitty“ von Anne Frank, deren symbolische Entgegen-
nahme durch Stadtschulrat Florian Kraus und Dr. Ludwig Spaenle, als Vertreter für die Bayerische
Staatsregierung, erfolgte sowie von vier Schülerinnen und Schüler symbolisch überreicht wurde. 

Ehrengast und Gründungsvater George Stein, der zu diesem Anlass eigens aus New York angereist
war. In Anerkennung für ihre besonderen Verdienste um unsere Gemeinde erhielten sie einen
gravierten Fels aus Glas. 



 Nayes  | 1/2026

Ein besonderer Dank gilt an dieser Stelle zudem der
Moderation des rundum gelungenen Abends, unserem
Gemeindemitglied Shahrzad Eden Osterer, die mit sympa-
thischer Professionalität, Humor, Wärme und dem Blick für
das Wesentliche durch das Programm führte und alle Teile
des Abends harmonisch miteinander verband sowie
unserem Gemeindemitglied und Fotografen Stefan Loeber,
dessen Aufnahmen die besonderen Momente dieses
Abends auf eindrucksvolle Weise festgehalten haben. 

Der Abend war geprägt von Herzlichkeit, Vielfalt und
Zusammenhalt – ein Spiegelbild dessen, was unsere
Gemeinde ausmacht – und getragen von Musik, Begegnung
und großem Engagement vieler Beteiligter. (ms) 

9

Den feierlichen Abschluss des
offiziellen Programms bildete die Rede
unseres Rabbiners Tom Kučera, die
mit der Rezitation von Psalm 30,
übersetzt durch Buber-Rosenzweig
und vorgetragen von C. Bernd Sucher,
endete. 
Dr. Tom Kučera ist der intellektuelle
Fels und das Herz unserer Gemeinde
und wird 2026 als erster seit der
Schoa in Deutschland ordinierter
liberaler Rabbiner sein zwanzigstes
Dienstjubiläum feiern. Er erinnerte an
die Anfänge mit unserem schmalen
liberalen Siddur – der heute zu einem
umfangreichen  Gebetsbuch
herangewachsen ist, so wie auch 

Schüler mit Dr. Ludwig Spaenle, Florian Kraus, C. Ruzicska, C. Bernd Sucher

umfangreichen und gehaltvollen Gebetsbuch herangewachsen ist, so wie auch unsere Gemeinde
im Laufe der Zeit gewachsen und gefestigt wurde.                         

“Unser tief empfundener Dank gilt allen, die dieses Jubiläum möglich gemacht haben. Es
war ein Fest, das uns noch lange in Erinnerung bleiben wird.”

Alle Fotos des Gemeindejubiläums: © Liberale jüdische Gemeinde Beth Shalom München | Fotograf: Stefan Loeber



 Nayes  | 1/2026

10

Festrede von Stacey van Hooven zum 30-jährigen Jubiläum von Beth Shalom

Beth Shalom is living proof of what vision and
community can create.

Thirty years ago, Beth Shalom came into
being. But the roots of our community reach
even further back — to 1992 — when a single
line in an American magazine quietly planted
the seed of something extraordinary: It read,
“Starting English-speaking Jewish Sunday
school,”  followed by a phone number.
That modest ad was placed by George and
Susan Stein, an American couple newly arrived
in Munich with their three young daughters,
ready to begin a new chapter working for
Radio Free Europe. I was fortunate enough to
see that ad — and to be present at the very
first gathering of what would grow to become
Beth Shalom.

There were just about fifteen of us at that first
meeting. All were Americans, many from Radio
Free Europe. Although we had no space or
any teachers,  we all had a vision — a shared
belief that we could create a joyful and
meaningful Jewish environment for our
children. That vision was stronger than any
resource we lacked.

So our starting point was to find a location. We
reached out to the IKG, thinking we would find
a home within the established community, but
that path did not unfold. Eventually, a local
school generously opened its doors, offering
us their sports hall on Sunday mornings —
free of charge.

For the next several months, we met there
with the books that we all had and the
collective Hebrew school knowledge we
carried with us. We exchanged ideas, we
supported one another, and without even
realizing it, our little group began to build
something. 

We weren’t just teaching our children, we were
building a community.

Then we had our first Chanukah party which
drew new faces and sparked new energy. Soon
after that, we moved to Mohr Villa, a
community center in Freimann, which became
our new gathering place.
Since we were already meeting regularly for
our children on Sunday mornings, we decided
to come together once a month for Friday
night shabbat services. We had no Rabbi —
but that didn’t stop us. We took turns leading
the service, each of us bringing what we could,
and in doing so, we created something deeply
personal and profoundly communal.

As word spread, more people joined us, and
together we pieced together a prayer book in
Hebrew, English, and German. This was a
reflection of our openness and we welcomed all
those who shared our spirit. This instinct to
embrace rather than exclude became our
foundation. We believed that community is not
strengthened by sameness, but by the richness
of difference and the shared pursuit of
possibility. We had no funding, no formal
backing. We were grassroots in the truest
sense: built by those who showed up to give of
their time and energy. 

“From a single line in a magazine to a
vibrant community: The story of Beth
Shalom Munich”



 Nayes  | 1/2026

11

And we owe deep gratitude to all those who,
over the years, have generously given their time
and energy to Beth Shalom. Their dedication
has been the backbone of this community.

A pivotal moment came when the U.S. Army
withdrew from Munich in 1993. With their
departure, the military chaplains also left —
including the rabbis who had led inclusive, non-
Orthodox services open to attendees also from
off-base. 

Their withdrawal actually played an important
role in our development. Up until that point,
many members of our group either returned to
the U.S. for the high holy days or we joined
these services at the Army base. Suddenly, that
latter option was gone and we needed to find a
new way forward. Thankfully, the World Union
for Progressive Judaism generously offered to
send us a Rabbi from the U.S. for the holidays.
An act of kindness and solidarity.

And then, on a bright September morning in
1994, came Rabbi Allen Podet — wearing a
cowboy hat and cowboy boots — accompanied
by his wife Jill Ann with a guitar slung over her
shoulder.

At first glance, it looked less like a rabbinical visit
and more like the opening act of a folk festival in
Texas. But you know what? It was instantly clear:
they were exactly what we needed.

They brought spirit, soul, music, and just the
right amount of flair. 

Now, as for security — well, we didn’t have a
police presence out front or any formal
protection. But we did have George Stein,
sitting calmly by the door with a well worn
baseball bat next to his chair. 
In 1995, another major shift came our way: it
was announced that Radio Free Europe would
be relocating its headquarters from Munich to
Prague. George and Susan Stein — who had
been the heart, soul, and engine of our efforts
— would be leaving.

We quickly realized that if we didn’t create a
more formal structure, the community we had
worked so hard to build might simply dissolve.
So, we got organized. We founded a non-profit
association and formed a board of directors.
The original board consisted of seven of us:
Lauren Rid, who has worked so hard over the
years for the community, Carole Maoz, and
myself — three fiercely opinionated American
Jewish women, with voices loud enough to re-
direct traffic and absolutely no intention of let-
ting anything fall apart. We were joined by four
equally committed, if slightly more soft-spoken,
colleagues: Jan Mühlstein, Joe Joffe, Emmanuel
Rund, and Felix Oppard Gewitsch z’’l. Together,
we rolled up our sleeves and got to work.

Gründungsvater George Stein aus New York

1996: Stacey van Hooven mit Felix Opphard Gewitsch sel A. 



 Nayes  | 1/2026

12

Lauren and I marched down to the registry
office in the Amtsgericht, and officially registered
our group, now known as Beth Shalom.

And where did this newly minted board meet to
shape the future of our community? At Cohen’s
— the Jewish restaurant that once graced
Munich. Over plates of gefilte fish we drafted our
first by-laws. It was grassroots governance at its
finest — and perhaps the only board writing
legal statutes with horseradish stains on the
pages. With each step, we grew. And as we grew,
our community began to reflect the city around
us. More and more of our new members were
German — drawn not just to what we were
doing, but to how we were doing it: with an
openness and a deep sense of belonging.

Becoming an e.V. was a major milestone. But it
also meant something quite practical: we were
independent from the IKG, and therefore not
eligible for any of their funding. So, we turned to
a model that was simple, transparent, and effec-
tive — everyone who joined paid a yearly mem-
bership fee. That said, we did apply for govern-
ment funding and after many years, thanks to
the tireless dedication and unwavering
commitment of Jan Mühlstein, government
support was ultimately secured. It is no exag-
geration to say that without Jan’s steadfast
efforts over the years, this community would not
be what it is today.

In 1997, our community reached a proud mile-
stone by hosting the World Union for Progressive
Judaism conference in Munich which marked the  

first full-scale conference in Germany since the
organization’s founding in 1926. Hosting the
event in Munich, and specifically at the
Hochschule für Musik which had been a Nazi
headquarters was a powerful act of reclaiming
space and history. It was also in 1997, that we
had our first Rabbi, Rabbi Homolka. After Rabbi
Podet’s visit we continued to welcome visiting
rabbis for the High Holy Days but we knew that
to truly grow, we needed stability and the
leadership of our own Rabbi.

Rabbi Homolka was followed by Rabbi van
Voolen from the Netherlands. Then came Rabbi
Rothschild from England. And finally, we arrive at
today — with our full-time Rabbi, Tom Kučera,
who joined us in 2005 and whose dedication,
compassion, and leadership have helped shape
Beth Shalom into the vibrant community it is
now. We are deeply grateful for his presence.

Rabbi Kučera brings to our community not only
warmth and wisdom, but his sermons are
intellectually engaging and spiritually uplifting,
and often beautifully poetic. He challenges us to
think deeply, to feel profoundly, and to connect
our Jewish identity with the broader human
experience. With his thoughtful leadership, Rabbi
Kučera has helped shape Beth Shalom into a
place where faith is enriched by knowledge.
Rabbi Kučera was then joined by our first full
time Cantor, David Nikola z’’l, who is sadly no
longer with us. 

Kantor Nikola David sel. A.

Fo
to

: A
. D

. R
oz

en

v.l.n.r.: Stacey van Hooven, Dr. Jan Mühlstein, Lauren Rid



 Nayes  | 1/2026

13

For all these years, we have remained an
independent community, guided by our own
values and vision. Our relationship with the IKG
has at times, faced challenges — as is often the
case when different perspectives meet. But
today, we find ourselves drawing closer, with a
growing understanding that while our
approaches may differ, our purpose is shared.
We are one people. And if we are to secure a
vibrant Jewish future in Munich, it has to be
through cooperation, mutual respect, and a
willingness to build together — not by erasing
our differences, but by embracing them.

And today, as we celebrate three decades of
Beth Shalom and our vision having become a
reality, we also recognize something deeper:
Beth Shalom is not a new beginning. It’s a
return. We are coming full circle.

Before the darkness of the Holocaust, Germany
was home to vibrant reform and conservative
Jewish communities, known in Europe as liberal
Jewish communities. The main synagogue here
in Munich, known as the Great Synagogue,
which was destroyed by the Nazis in 1938 was a
liberal synagogue that pulsed with Jewish life
that was modern and engaged. Cities like Berlin,
Frankfurt, and Munich elevated education,
championed social justice, and fostered a
Judaism that was both intellectually rigorous and
spiritually open. 

The Shoah did not just take lives. It severed
lineages of thought, of practice, of community. It
left behind not only grief, but a haunting
question: could Jewish life — including liberal
Jewish life — ever truly return to this soil?

For decades, that question lingered. And yet, as
history has shown us time and again, Jewish life
is resilient. It remembers, and it rebuilds.

The founding of Beth Shalom in 1995 was not
simply the creation of a new congregation. 
No, no, no. 
It was an answer to that lingering question. It was
a quiet but profound act of restoration. It said:
yes, liberal Judaism can live here again. Not as a
shadow of what once was, but as a vibrant,
evolving expression of Jewish identity — rooted
in the past, alive in the present, and open to the
future.

Beth Shalom stands today as a living bridge
between generations honoring those pre-war
communities and their unwavering belief in a
Judaism that evolves without losing its roots.
And in doing so, it affirms something powerful:
that history is not only what we inherit, but
what we choose to continue. And let us look to
the future with the same courage and
imagination that brought Rabbi Podet and Jill
Ann to us — guitar in hand, cowboy boots on
the ground, and hearts wide open.



 Nayes  | 1/2026

14

Grußwort von C. Bernd Sucher bei der Fachstelle für Demokratie | 19.11.25
„Der unterschätzte Mobilisierungsfaktor der extremen Rechten“

Die liberale jüdische Gemeinde Beth Shalom ist als
Kooperationspartner dabei. Ich habe mich – gleich
nach meiner Wahl als Vorstandsvorsitzender – dazu
bereit erklärt. 

Nichts ist, das ist meine tiefe Überzeugung, ähnlich
wichtig im Kampf gegen den Judenhass in unserem
Land – und in Europa – wie die Aufklärung über das
Entstehen und die gefährliche Kontinuität des
Antisemitismus. Dass die extreme Rechte diesen Anti-
semitismus schürt und schamlos Vorurteile wiederholt
und einsetzt und – was schlimmer noch ist – von so
vielen Menschen gehört wird, muss jeden Demokraten
empören. Angriffe auf die sogenannte Erinnerungs-
kultur, die Leugnung der NS-Verbrechen gehören zur
Strategie der Extremen Rechten ebenso wie ihre
Versuche, sich als Beschützer der Juden zu deklarieren
und Juden in ihren Reihen aufnehmen. 
Diese Strategie ist widerwärtig und gefährlich. Warum?
Zwar werden antisemitische Ressentiments und Ste-
reotype in der Mehrheitsgesellschaft nicht ange-
sprochen, aber öffentlich positioniert sich die Partei,
von der wir reden, ohne ihren Namen zu nennen,
gegen Judenhass nur dann und ausschließlich dann,
wenn sie dies mit dem Kampf gegen Einwanderung
verbinden kann. 

Antisemitische Ausschreitungen und Demonstratio-
nen in zahlreichen deutschen Städten nach dem isla-
mistischen Massaker in Israel am 7. Oktober 2023
wurden ausschließlich genutzt zur rassistischen Agita-
tion gegen jede Migration. Antisemitismus ist aber
nicht, wie suggeriert wird, in erster Linie eine Gefahr
von außen. 

Den sogenannten »importierten Antisemitismus« und
die »antisemitische Migration« brechen keineswegs,
über eine scheinbar heile Welt des friedlichen
christlich-jüdischen Zusammenlebens in Deutschland
herein. Es gibt ihn: den Judenhass der Deutschen!
Aber, auch dies möchte ich nicht verschweigen – die
extreme Linke ist nicht viel besser, wie die Demonstra-
tionen an den Hochschulen und Universitäten und vor
den Konzertsälen gezeigt haben.
Wir müssen aufpassen und nach links und rechts schauen!

Ich bin gespannt auf die Diskussion. Und meine
Anwesenheit ist Zeichen für das Engagement meiner
Gemeinde Beth Shalom im Kampf gegen Judenhass. 

Das Thema meiner Dissertation an der hiesigen
Universität – und zwar bei den Germanisten –
lautete: „Martin Luther und die Juden“. Diese Arbeit
erschien nicht in einem jüdischen Verlag – das Leo
Baeck Institut in New York wollte sie drucken –,
sondern in einem nichtjüdischen. Mein damaliger
Doktorvater befürchtete, dass meine Dissertation
ihm schaden könnte, wenn die Zeiten wieder
würden, wie sie einmal waren.

Ich erwähne dies nur, um zu erklären, dass meine
Beschäftigung mit dem Antisemitismus seit meiner
Studienzeit währt. Aufgewachsen mit einem protes-
tantischen Vater und einer jüdischen Mutter wurde
ich sehr früh konfrontiert auch mit latentem Antise-
mitismus meiner Familie väterlicherseits. Schon in
der Kindheit wurde mir bedeutet, dass ich ausge-
schlossen war und ich wurde auch in der Schulzeit
kritisch, wenn nicht gar feindlich beäugt. Während
meines Studiums, das ich in Hamburg begann,
wurde ich wegen des Tragens eines Davidsterns an
einer Halskette im Audimax bespuckt.

Ich bin sehr dankbar, dass die Fachstelle für
Demokratie der Landeshauptstadt München diese
Veranstaltung initiiert hat.



 Nayes  | 1/2026

15

Liebe Gemeindemitglieder,

Anfang November letzten Jahres war ich in Israel und
nahm dort an einem Treffen von Sicherheits-
beauftragten aus der ganzen Welt teil. Das Programm
war sehr intensiv und umfangreich.
 
Ein Teil des Programms war u.a. der Besuch von vom 7.
Oktober betroffenen Kibbuzim und Städten. 

Ein sehr emotionaler Moment war die Errichtung eines
Denkmales auf dem Gelände des Nova-Festivals. Jeder
Sicherheitsbeauftragte sollte einen Stein mit einem Satz
mitbringen. 

Unser Rabbiner hat den folgenden Satz vorgeschlagen:
 “זכרנו לחיים  בית שלום מינכן„
Sochrenu leChajim Beth Shalom München, auf Deutsch
»Gedenke uns zum Leben«. Vielen Dank an Rabbi Tom!

Shoshana hat einen Stein besorgt und entsprechend
Rabbis Vorschlag beschriftet. Vielen Dank an Shoshana
dafür!

Treffen der Sicherheitsbeauftragten aus der
ganzen Welt in Israel | 09.-13.11.2025 

Letztendlich habe ich den Stein auf das Nova-Gelände
mitgebracht, wo er ein Teil des Denkmals geworden
und am beigefügten Foto zu sehen ist (grauer Stein mit
der blau-schwarzen Beschriftung). 

Nach der Einweihung des Denkmals sangen wir alle ge-
meinsam die Nationalhymne HaTikwa – ein sehr bewe-
gender Moment. Neben tiefer Trauer war auch Freude,
und Zusammenhalt spürbar. Durch diesen Gedenkstein
ist unsere Gemeinde nun als Teil der vielen
Erinnerungsorte auf dem Nova-Gelände dauerhaft
präsent.

In diesem Sinne: Am Israel Chai!
 

Euer Yauheni Prykhodzka
stellvertretender Vorsitzender und
Sicherheitsbeauftragter im Gemeindevorstand



 Nayes  | 1/2026

Auch in diesem Jahr durften wir, dieses Mal gemeinsam mit den Studierenden des VJSB, einen
besonders schönen Mitzvah Day erleben. Unter dem diesjährigen Motto „Ein Licht für die Welt“ und
unterstützt vom Zentralrat der Juden in Deutschland kamen über 20 Helferinnen und Helfer – viele
mit ihren Kindern – zusammen, um Gutes zu tun und Freude zu schenken.

Mit viel Liebe wurden 1.000 Plätzchen dekoriert und verpackt, die an zwei Wohnheime – das der
Heilsarmee und die Karla 51 – für obdachlose Menschen gespendet wurden. Außerdem
entstanden zehn frisch gebackene Kuchen für das Café der Karla 51, das Frauen in schwierigen
Lebenssituationen einen warmen und sicheren Ort bietet.

Auch unsere Sammelaktion für die Münchner Tafel war ein voller Erfolg: In der Gemeinde kamen
zahlreiche Drogerieartikel zusammen, und bei der Aktion „Kauf-Eins-Mehr“ in Pasing füllten sich dank
vieler spontaner Spenderinnen und Spender allein in einer Schicht 15 große Kisten mit dringend
benötigten Produkten.

Unser Gemeindemitglied und Vorstandsmitglied vom VJSB, Stella Schulte-Frohlinde, brachte es
wunderbar auf den Punkt: „Der Mitzvah Day zeigt, wie wirkungsvoll es ist, wenn Studierende und
Gemeindemitglieder Seite an Seite handeln. Gemeinsam konnten wir ein kleines Stückchen Licht in
den Alltag notleidender Menschen bringen.“

Auch für uns ist dieser Tag längst zu einer Herzensangelegenheit geworden. Ein großes Danke-
schön an alle, die mitgemacht und diesen Tag so besonders gemacht haben: Stella, Gigi, Irene,
Kathrin S. sowie Barbara, Bilah, Collin, David, Harel, Jan, Kathrin B., Liel, Max, Peggy, Sherry, Tanja,
und unseren vielen kleinen Mitzvah Helpers zwischen drei und zwölf Jahren!
Myriam Schippers für den Vorstand

16

Mitzvah Day 2025: ein Licht für die Welt | 23.11.2025



 Nayes  | 1/2026

17

Suchers Leidenschaften: Beth Shalom | Rückblick 

Nur wenige Tage nach dem Jubiläum im Alten
Rathaus gab es erneut Grund zur Freude: C.
Bernd Sucher ließ seine Veranstaltungsreihe
„Suchers Leidenschaften“ wiederaufleben. Die drei
Abende standen im Zeichen jüdischer Künstler
und Künstlerinnen.

Anlässlich des 87. Jahrestages vom 9. November
1938 markierte „Suchers Leidenschaften: Paul
Celan“ nicht nur die Neuauflage der Reihe,
sondern auch eine der ersten gemeinsamen
ver-Veranstaltungen der beiden jüdischen Gemeinden Münchens: 

Am 10. November spürte Sucher Im Hubert-Burda-Saal der Israelitischen Kultusgemeinde
München in einer szenischen Lesung gemeinsam mit der Schauspielerin Barbara Horvath und dem
Schauspieler und Gemeindemitglied Robert Dölle dem Leben und Werk des Dichters Paul Celan
nach. Ein besonderer Dank gilt der Präsidentin der Israelitischen Kultusgemeinde Dr. h.c. Charlotte
Knobloch sowie Ellen Presser und Alon Kol, die bei der Umsetzung des Abends federführend
beteiligt waren.

Your paragraph text

Am 20. November folgte eine weitere szenische
Lesung, diesmal in der Synagoge von Beth Shalom:
Schauspielerin und Gemeindemitglied Ingrid Resch
und C. Bernd Sucher widmeten sich dem Schriftsteller
Heinrich Heine. Für Frau Resch ein besonderer Abend,
wie sie nach der Lesung berichtete: Sie sei zwar schon
unzählige Male auf Theaterbühnen gestanden, aber
vor der eigenen Gemeinde aufzutreten, da sei sie nun
doch etwas aufgeregt gewesen – natürlich grundlos.
Der überaus muntere Vortrag erweckte den
Publizisten und Kosmopoliten Heine in all seinen
Facetten für das Publikum zum Leben. 

Der letzte Kulturabend des bürgerlichen Jahres war für
C. Bernd Sucher der persönlichste: Am 14. Dezember
las er in der Synagoge aus seinem Roman „Rahels
Reise“. Rabbiner Tom leitete den Abend mit dem
Anzünden der ersten Chanukka-Kerze ein und erklärte
für die nicht-jüdischen Gäste die begleitenden
Segenssprüche und Lieder. Eine besondere Freude
war es, dass Kantorin Anna Silverman, zu Gast war und
die Gesänge leitete. Die Lesung war zudem ein
gelungener Abschluss des Kooperationsprojektes
„Begegnung und Dialog in Buch- und Medienwelten“,
das die Gemeinde mit der Akademie für Kinder- und
Jugendliteratur und dem St. Michaelsbund 2025 durch-
führte. Ein herzlicher Dank gilt allen, die diesen Abend
und das Projekt ermöglicht haben! (sg)

Fo
to

: D
r. 

So
fia

 G
la

sl

Fo
to

: D
r. 

So
fia

 G
la

sl

Fo
to

: T
ho

m
as

 B
re

dl



 Nayes  | 1/2026

Beth Shalom Kultur & Veranstaltungen

18

So, 25. Januar 2026 um 14:30 Uhr
Liberale jüdische Gemeinde Beth Shalom
Maschas leuchtende Jahre - Workshop mit
der Illustratorin Marie Geissler und der
Autorin Veronika Wiggert
Workshop für Kinder zwischen 8 und 12 Jahren.
 

Inspiriert von den wunderschönen Gedichten
der deutsch-jüdischen Lyrikerin Mascha Kaléko
und dem biografischen Bilderbuch »Maschas
leuchtende Jahre« werden die Kinder selbst
kreativ und tauchen ein in das Leben der
Dichterin und das Berlin der 20er Jahre. Mit
Hilfe farbig bemalter Papiere, Collagetechniken
und Stempeln können die Kinder ihr eigenes
Gedicht illustrieren, sämtliche Bastelmaterialien
werden gestellt. Anmeldung über Eveeno. 
Eine Kooperation der Akademie für Kinder- und Jugend-
literatur, dem Sankt Michaelsbund und der Liberalen jüdi-
schen Gemeinde München Beth Shalom e.V.

So, 25. Januar 2026 um 16:00 Uhr
Evang. Stadtakademie München
Konzertlesung zum Holocaust-Gedenktag:
Weiterleben nach der Schoa
Konzertlesung mit Texten von Esther Bejarano, Uri
Chanoch und Ruth Klüger zum Internationalen
Tag des Gedenkens an die Opfer des Holocaust.
Anmeldung hier.
Julia Cortis vom BR trägt deren Erinnerungen an
das Frühjahr und den Sommer 1945 vor, biogra-
phische Einführungen gibt Kirchenrat Dr. Björn
Mensing. Musik durch das Vokalquartett „Agrabla“.
Es erklingen Lieder, die bereits 1945 bekannt wa-
ren und die ganz unterschiedlichen Stimmungs-
lagen der Befreiten widerspiegeln. 
Veranstalter: Evang. Stadtakademie München, Liberale
jüdische Gemeinde Beth Shalom München, Evangelische
Versöhnungskirche der KZ-Gedenkstätte Dachau, Evang.-Luth.
Dekanatsbezirk München und dem Schulreferat im
Kirchenkreis Schwaben-Altbayern/Bereich Oberbayern. 

https://eveeno.com/workshop_maschas_leuchtende_jahre
https://deref-gmx.net/mail/client/w_itQzRWOn4/dereferrer/?redirectUrl=https%3A%2F%2Fwww.stadtakademie-muenchen.de%2Fveranstaltung%2Fweiterleben-nach-der-shoah%2F


 Nayes  | 1/2026

19

Beth Shalom Kultur & Veranstaltungen

Di, 10. Februar 2026 um 19:00 Uhr
Liberale jüdische Gemeinde Beth Shalom
Lesung mit Steven Uhly: Königreich der
Dämmerung
Steven Uhly liest aus seinem mehrfach ausge-
zeichneten Roman „Königreich der Dämme-
rung“. Der Roman erzählt mit großer emotio-
naler Kraft von den Lebensumständen tausen-
der entwurzelter “Displaced Persons”, in den
Monaten und Jahren unmittelbar nach dem
Ende des Zweiten Weltkriegs in Europa.
Anmeldung über: office@beth-shalom.de, 
Wir erbitten freundlichst eine kleine Spende.
Eine Kooperation mit dem Secession Verlag für Literatur und
der Liberalen jüdischen Gemeinde Beth Shalom München

So, 15. Februar 2026 um 16:30 Uhr
Jüdisches Museum, Jakobsplatz 16
Jüdisches Museum München - Ausstellung
"Die Dritte Generation"
Führung durch die aktuelle Wechselausstellung
„Die Dritte Generation. Der Holocaust im
familiären Gedächtnis“. 80 Jahre nach dem
Holocaust setzt sich die Ausstellung mit der
Frage transgenerationaler Traumata und dem
emotionalen Erbe der Überlebenden ausei-
nander. Für Beth Shalom Mitglieder kostenlos.
Teilnehmerzahl ist begrenzt, eine Anmeldung
erforderlich unter: office@beth-shalom.de
Eine Kooperation zwischen dem Jüdischen Museum München
und der Liberalen jüdischen Gemeinde Beth Shalom

Woche der Brüderlichkeit 2026
Mi, 11. März 2026 um 19:00 Uhr
Liberale jüdische Gemeinde Beth Shalom
Suchers Leidenschaften: Nelly Sachs mit
Staatsschauspieler Robert Dölle
Ein Abend über Dichtung als Zeugnis,
Erinnerung und Widerstand gegen das
Vergessen. Vorgestellt werden Gedichte, sze-
nische Dichtungen und Briefe, ebenso ihr
Leben im Exil, ihre Freundschaften – u. a. mit
Paul Celan – ihre große, tragische Liebe. 
Veranstalter: Gesellschaft für christlich jüdische Zusam-
menarbeit München Oberbayern und Liberale jüdische
Gemeinde München Beth Shalom

So, 8. Februar 2026 um 17:00 Uhr
Jüdisches Gemeindezentrum, Jakobsplatz 18
Buchpremiere “Die Mühlsteins. Eine jüdisch-
böhmische Geschichte“
Lesung und Gespräch mit dem Autor Jan
Mühlstein, Gründungsmitglied und langjähriger
Vorsitzender von Beth Shalom. Mit einem
Grußwort von Dr. h. c. mult. Charlotte Knobloch,
Präsidentin der Israelitischen Kultusgemeinde
München und Oberbayern, Moderation Prof.
Dr. C. Bernd Sucher, Vorstandsvorsitzender von
Beth Shalom, die Lesung übernimmt Armand
Presser.
Anmeldung erforderlich bis 5. Februar 2026
unter karten@ikg-m.de oder telefonisch unter
(089)202400491. Eintritt: 10 €, ermäßigt 5 €,
freier Eintritt für Studenten und Münchenpass-
Inhaber.
Veranstalter: Kulturzentrum der Israelitischen Kultusge-
meinde München und Oberbayern und Liberale jüdische
Gemeinde München Beth Shalom

Buchcover Hentrich & Hentrich Verlag

mailto:office@beth-shalom.de
mailto:+karten@ikg-m.de
mailto:+karten@ikg-m.de


L U A C H  

Januar Tewet/Schwat      שבט/טבט
02.01. Fr keine Tefilla

03.01. Sch keine Tefilla

09.01. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

10.01. Sch 10:30 Schacharit

16.01. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

17.01. Sch 10:30 Familien-Schacharit

23.01. Fr 17:30 Kabbalat Schabbat der Jugendlichen

24.01. Sch 10:30 Schacharit 

27.01. Di Internationaler Gedenktag an die
Opfer des Holocaust

30.01. Fr 19:15 Literarischer Kabbalat Schabbat 
mit Gedichten von Agi Mishol

31.01. Sch 10:30 Schacharit, Schabbat Schira

Februar Schwat/Adar         אדר/שבט
01.02. So 16:00 Tu-bi-Schwat Seder

06.02. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

07.02. Sch 10:30 Familien-Schacharit

13.02. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

14.02. Sch 10:30 Schacharit

20.02. Fr keine Tefilla

21.02. Sch keine Tefilla

22.02. So 14:00 Basteln und Hamantaschen backen

27.02. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

28.02. Sch 10:30 Schacharit

März Adar/Nissan           ניסן/אדר
02.03. Mo 17:00 Erew Purim, Megilla-Lesung

06.03. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

07.03. Sch 10:30 Schacharit

13.03. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

14.03. Sch 10:30 Schacharit, Bar Mizwa Noam Sch.

20.03. Fr 17:30 Kabbalat Schabbat der Jugendlichen

21.03. Sch 10:30 Familien-Schacharit

27.03. Fr keine Tefilla

28.03. Sch keine Tefilla

April Nissan/Ijar             אייר/ניסן
01.04. Mi 19:00 Erew Pessach, Gemeinde-Seder

02.04. Do 10:30 Schacharit Pessach

16:30 Pessach-Seder für die Familien

03.04. Fr keine Tefilla

04.04. Sch keine Tefilla

08.04. Mi 10:30 Schacharit Schwii schel Pessach,
Jiskor

10.04. Fr 18:30 Erinnerung an Jom haSchoa 

19:15 Kabbalat Schabbat

11.04. Sch 10:30 Schacharit

14.04. Di Jom haSchoa

17.04. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

18.04. Sch 10:30 Familien-Schacharit

22.04. Mi Jom haAzmaut

24.04. Fr 19:15 Kabbalat Schabbat

25.04. Sch 10:30 Schacharit

Sukkot

Ihre Ansprechpartner*innen im Vorstand
Prof. Dr. C. Bernd Sucher: 1. Vorsitzender, Repräsentanz, Kultur
Yauheni Prykhodzka: 2. Vorsitzender, Sicherheit, Personal
Gabriela Falk: Soziales, Kinder, Jugend und Familie 
Dr. Juri Gewitsch: Soziales, Personal
Tara Nicoll: Finanzen, Personal
Myriam Schippers: Ehrenamt, Synagogenstiftung
Eric Smutny: Crisis Management, Kommunikation, Presse

Unterstützen Sie Beth Shalom

Mit Ihrer Spende helfen Sie uns, ein lebendiges 
jüdisches Leben zu gestalten und unsere vielfältigen

Programme zu ermöglichen.

Per PayPal oder Bankverbindung:
IBAN DE24 7004 0048 0836 2501 00

BIC COBADEFFXX (Commerzbank Starnberg)
Paypal: paypal.me/bethshalom

Herzlichen Dank für Ihre Unterstützung!

Familien Backen und Basteln zu Chanukka | 14.12.25

 Andrew, Leo, Achi, Ryder, Albert und Daniel beim 
Aufbau unserer Sukka zu Sukkot 5786

Kabbalat Schabbat der Jugendlichen bei Beth Shalom 
mit der Gruppe Rimonim der UpJ  | 28.11.2025

Unser Rabbiner zu Chanukka 5786 | 21.12.25

Chanukka-Feier 5786 | 21.12.25 Chanukka-Feier 5786 | 21.12.25


